
La condition animale | 1

Vingt-trois personnalités – parmi lesquelles le moine bouddhiste Mathieu Ricard et
le psychiatre Boris Cyrulnik – ont signé une pétition demandant au gouvernement la
création d’un secrétariat d’État à la condition animale[1]. Il est certes légitime,
comme le recommandent les auteurs, de repenser notre rapport au monde animal,
en raison de ce qu’il nous enseigne et des menaces qui pèsent sur son existence.
Mais la façon idéologique et politique dont l’envisage la pétition souligne en creux le
risque tragique d’une inversion des priorités, au détriment de la défense de l’être
humain. Ce qu’avait identifié la Fondation Jérôme Lejeune dans sa campagne de
sensibilisation « Vous trouvez ça normal ? » sur la loi autorisant la recherche sur
l’embryon et les cellules embryonnaires[2].

 

Les partisans de la « déconstruction » ont de nouveau frappé

 

La pétition rappelle ce que la science – et même la simple observation – nous
apprennent sur les animaux. Il faut reconnaître qu’ils ne sont pas tellement plus «
bêtes » que nous ! Ils sont dotés de compétences sophistiquées : une mémoire
(d’éléphant), des capacités déductives, le rire (qui n’est plus le propre de l’homme),
des formes de culture… et des sensations à la douleur. Ce que la société les
ravalant au rang de « matière première exploitable » néglige, voire ignore
royalement, pour satisfaire des besoins de (sur)développement. Ainsi, la presse s’en
fait régulièrement l’écho, la surconsommation de viande implique au début de la
chaîne de production de la maltraitance à grande échelle, voire des actes de
cruauté, qu’il faudrait prévenir et condamner.

 

Or, après avoir établi ce diagnostic certes alarmant, la pétition se transforme
malheureusement en plaidoyer idéologique. Il fallait s’y attendre. Si dominer les
animaux se traduit par tant d’acharnement à asservir, détruire, massacrer, assoiffer
les animaux… la responsabilité ne peut qu’en incomber… à la religion, sous
l’impulsion de laquelle les animaux sont devenus en Occident des « êtres inférieurs
». En ligne de mire, la pétition présuppose, avec le contreseing d’un moine
bouddhiste, que nous devrions renoncer à tout notre enracinement judéo-chrétien.
Nous ferions mieux de nous inspirer des spiritualités orientales qui mettent l’animal
à sa juste place : l’égal de l’homme. Oui, sous-tendent-ils, jetons aux orties



La condition animale | 2

l’Incarnation, la Réincarnation, c’est plus sympa !

 

De fait, les partisans de la déconstruction en tous genres, avaient fourbi leurs
armes… avec la théorie du genre. Ils ont de nouveau frappé, chacun, du philosophe
au moine bouddhiste, y allant de son coup de piolet. Ils franchissent aujourd’hui une
nouvelle étape, portant cette contestation de la hiérarchie dans la Création à un
niveau politique.

 

Car en France, où traditionnellement les décideurs politiques se méfient de la
société civile (et de la religion bien sûr), tout changement ne peut venir que du
sommet de l’État. Promouvoir la création d’un secrétariat d’État à la condition
animale, c’est d’abord un pari osé, car cela signifie des moyens alloués : or, en
période de disette budgétaire, il existerait d’autres priorités (fonctions régaliennes,
justice, éducation, etc.) que celle consistant à ajouter une énième couche au
millefeuille administratif pour protéger/sacraliser l’animal (de la vache au poulpe).
Mais l’objectif est bien de « sédimenter » l’idée dans l’opinion publique que les
animaux méritent un engagement en faveur de leur « condition »… ce qui nous
renvoie tout droit à la lutte des classes avec la « condition ouvrière ». Des
ministères ou secrétariats d’État dédiés au développement durable et aux questions
de biodiversité : cela ne suffit pas. Les pétitionnaires réclament en plus un
secrétariat dédié aux animaux parce qu’ils contestent la prédominance de l’homme
dans la Création, et qu’ils veulent que cette inversion des repères s’inscrive dans
les mentalités.

 

Pour un anthropocentrisme responsable

 

Les défis éthiques et écologiques que pose la surconsommation de viande animale
nécessitent une approche autrement plus équilibrée. Analyser les problèmes sous
un angle idéologique, c’est s’engager dans une voie sans issue car c’est se couper
du réel, et condamner l’intelligence humaine à devenir « bête ».

 



La condition animale | 3

Notre point de départ pour aborder de tels défis devrait être… l’émerveillement.
Parce que c’est une attitude concrète, positive et durable : nous continuerons à
l’avoir au Ciel ! En effet, reconnaître les prodiges de la Création, de toutes des
découvertes que la science n’en finit pas d’accomplir sur la complexité du monde
animal, en comprendre la « grammaire »… tout cela nous pousse à rendre grâce à
l’Auteur pour ces dons déjà visibles aujourd’hui. Dans une jolie formulation, l’Église
nous invite à cette contemplation bienveillante, affirmant que les animaux « par
leur simple existence, bénissent Dieu et Lui rendent gloire », Notre Seigneur
entourant ses créatures « de sa sollicitude providentielle » (CEC, 2416). [3]

 

Qu’en est-il du sort réservé aux animaux après leur mort et de la question de les
revoir ou non dans l’éternité ? Nous ne savons pas, car nous ne connaissons pas le
mode de transformation du cosmos à la fin des temps. Néanmoins, soyons en
certains, nous serons comblés au-delà de nos espérances ! De façon audacieuse, le
pape François, qui évoque pas moins de vingt fois les animaux dans Laudato Si, y
écrit que « la vie éternelle sera un émerveillement partagé, où chaque créature,
transformée d’une manière lumineuse, occupera sa place » [4] (n°243).

 

De cette capacité à nous émerveiller découlera un exercice sain de nos
responsabilités à l’égard des animaux. Sans tomber dans la culpabilisation à
outrance menant au refus de se servir des animaux au motif que ce sont des êtres
évolués. Car si l’option végétarienne est respectable, il est « légitime » d’utiliser les
animaux pour la « nourriture, la confection des vêtements », la « domestication »,
les « expérimentations médicales et scientifiques (…) dans des limites raisonnables
» (CEC, 2417). Et l’affection qu’un animal de compagnie peut procurer à l’homme
devrait être mis en avant : face au délitement et au vieillissement de la société, le
soutien psychologique qu’apporte un animal auprès d’une personne seule, âgée ou
malade ne devrait pas être sous-estimé. Des études sérieuses ont montré qu’il vaut
bien beaucoup de traitements thérapeutiques[5].

 

Dans la pratique, la sensibilité à la cause environnementale devrait se faire en
considérant, pour reprendre le pape François, que « tout est lié ». D’une part, cette
formule s’applique bien aux incohérences d’une attitude visant à surprotéger les



La condition animale | 4

animaux, tout en oubliant l’homme, voire en manifestant à son égard de l’hostilité.
D’autre part, elle nous invite à une politique audacieuse, qui s’attaque aux effets.
Une politique qui ne se focalise pas sur le doigt du sage quand il nous montre une
étoile[6].

 

En conclusion

 

L’appel à la création d’un secrétariat d’État à la condition animale comporte en lui
les germes d’une grave déviance qui risque, en nous soumettant au règne de
l’arbitraire, de nous conduire vers les récifs de la « deshumanisation ». Ce jeu de la
« déconstruction » auxquels le « gender » et le transhumanisme nous habituent…
pourrait franchir en effet une étape supplémentaire avec la consécration de «
l’animalisme », conduisant à la disparition de toute trace d’ « humanisme » dans
notre réflexion politique.

 

Rappelons-nous à ce sujet l’avertissement du saint curé d’Ars : « Laissez une
paroisse vingt ans sans prêtre : on y adorera les bêtes. » Il faut comprendre par-là
que si la spiritualité chrétienne ne communique pas aux débats sociétaux sa force
régénératrice, permettant de dire ce qu’est l’homme, ce qui justifie sa
responsabilité morale à l’égard de la Création, alors l’intelligence fonctionnera en
vase clos, au détriment d’une société vraiment humaine.

• Pol Denis

Novembre 2016

 

1
http://www.lemonde.fr/idees/article/2016/10/18/pour-un-secretariat-d-etat-a-la-cond
ition-animale_5015411_3232.html
2 https://www.fondationlejeune.org/wp-content/uploads/2013/10/LF81-250213.pdf
3 Il est bon en cette année de la Miséricorde de se rappeler « avec quelle
délicatesse les saints, comme saint François d’Assise ou saint Philippe Neri,

http://www.lemonde.fr/idees/article/2016/10/18/pour-un-secretariat-d-etat-a-la-condition-animale_5015411_3232.html
http://www.lemonde.fr/idees/article/2016/10/18/pour-un-secretariat-d-etat-a-la-condition-animale_5015411_3232.html
https://www.fondationlejeune.org/wp-content/uploads/2013/10/LF81-250213.pdf


La condition animale | 5

traitaient les animaux » (ibid).
4
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20
150524_enciclica-laudato-si.html
5
http://www.psychomedia.qc.ca/bien-etre/2011-07-15/benefices-psychologiques-ani
maux-de-compagnie
6 Les causes de la souffrance animale sont certainement multiples : libéralisme
sauvage, communautarisme religieux (avec recours à des modes d’abatage
archaïques), exacerbation des phénomènes de violence contre les êtres humains et
a fortiori les animaux, etc.

http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://www.psychomedia.qc.ca/bien-etre/2011-07-15/benefices-psychologiques-animaux-de-compagnie
http://www.psychomedia.qc.ca/bien-etre/2011-07-15/benefices-psychologiques-animaux-de-compagnie

