Sommes-nous capables de nous réjouir du bonheur des autres
7|1

Sommes-nous capables de nous réjouir du
bonheur des autres ?

Bien que les dimanches de Caréme ne soient pas des jours de jeline, ils demeurent
néanmoins marqués par une certaine austérité : suppression du Gloria et de
I’Alleluia, ornements violets, disparition des fleurs et des instruments de musique
(du moins en théorie). Cette austérité est toutefois tempérée durant le 4° dimanche
de Caréme. Ce jour-la, en effet, le prétre revét des ornements roses (couleur de
I"aurore). Il margue ainsi, au milieu de ces temps de pénitence, une pause ou
I'Eglise cherche a signifier la joie de Paques a laquelle elle se prépare. C’est
pourquoi ce 4° dimanche de Caréme est traditionnellement appelé « Dimanche de
Leetare ». Le mot latin laetare traduit I'impératif présent singulier de laetari qui veut
dire « se réjouir », mot qui ouvre l’introit de la messe de ce 4° dimanche de Caréme
(antienne d’ouverture) et qui est inspiré d’une citation du prophete Isaie (66, 10.11)
: « Laetare Jerusalem : et conventum facite omnes qui diligitis eam: gaudete cum
leetitia, qui in tristitia fuistis : ut exsultetis, et satiemini ab uberibus consolationis
vestree. » Traduction : « Réjouis-toi, Jérusalem ! et rassemblez-vous, vous tous qui
I’aimez : soyez dans le bonheur réjouissez-vous avec allégresse, vous qui avez été
dans la tristesse : vous pouvez bondir de joie et vous rassasier du lait de
consolation qui est pour vous. » Durant ce 4° dimanche de Caréme - Dimanche de
Leetare - chacun est ainsi appelé a se réjouir, a éprouver personnellement de la
joie. C’est donc sur ce théme que je vous propose une méditation de I'Evangile de
ce dimanche.

Le 4° dimanche de Caréme de I'année C, la liturgie de la Parole nous offre de
réentendre la célebre parabole du Fils perdu et retrouvé, telle que saint Luc nous la
rapporte dans son Evangile (Luc, 15, 11-32). Toutefois, une interrogation subsiste...
En effet, si nous pouvons nous réjouir du retour en grace du fils cadet aupres de son
pere, ce dernier, toutefois, ne serait-il pas injuste vis-a-vis de son fils ainé ? Ainsi,
par exemple, ne trouvons-nous pas justifiés les reproches qu’il adresse a son pére :
« Il'y a tant d’années que je suis a ton service sans avoir jamais transgressé tes
ordres et jamais tu ne m’as donné un chevreau pour festoyer avec mes amis » ?
Avouons-le : nous sommes plus prompts a nous identifier a ce fils ainé plutét qu’a
son jeune écervelé de frere dont les frasques, aujourd’hui, ne scandalisent plus
guere...

Certains objecteront sans doute qu’apres tout, I'intention de la parabole est juste



Sommes-nous capables de nous réjouir du bonheur des autres
7|2

d’illustrer la miséricorde infinie de notre Pére céleste. Et c’est pour nous une
certitude de foi : la porte du Ciel est toujours ouverte aux pécheurs qui se repentent
I Toutefois, la question demeure et nous ne pouvons simplement I’évacuer en
réduisant la parabole de Jésus a une simple histoire de miséricorde. Ce serait
oublier, en effet, qu’a travers elle, le Christ s’adresse d’abord a des scribes et des
pharisiens, c'est-a-dire a des gens tatillons sur la Loi et pour lesquels Dieu est
essentiellement JUSTICE. Justice implacable. Des lors, la supposée ingratitude du
pere envers son fils ainé, qui contraste avec I'ingratitude bien réelle du fils cadet
sur laquelle le pere ferme les yeux, ne pouvait que choquer davantage ces scribes
et pharisiens ou bien les éveiller subrepticement a une autre réalité du divin : Dieu
est avant tout AMOUR !

Dieu est avant tout AMOUR... Dieu est essentiellement AMOUR... C'est-a-dire qu’il
veut invariablement notre bonheur en nous communiquant tous ses biens : « Tout
ce qui est a moi est a toi » répond tres justement le pere au frére ainé. Dés lors, se
réjouir avec lui que des pécheurs puissent étre pardonnés, quelles que fussent leurs
fautes, c’est accepter d’entrer, a notre tour, dans le mystére de la communion des
saints. En conclusion pour ce temps de Caréme : Sommes-nous capables de nous
réjouir du bonheur que d’autres peuvent éprouver ? Que chacun puisse sincerement
se poser la question.




